
4 4 8 © ПСЭ, 2012

ЭКОНОМИКА И РЕЛИГИЯ

Вопреки довольно распространенному суждению, исламс­
кая экономика, или исламская экономическая модель — срав­
нительно новая концепция, сформулированная в законченном 
виде лишь во второй половине XX столетия. Датой рождения 
того феномена, который принято именовать исламской эконо­
микой, по мнению автора этих строк, следует считать 1947 г. В 
этом году были опубликованы несколько исследований, в ко­
торых излагался взгляд на некую идеальную систему, соответ­
ствующую требованиям шариата. Это — «Исламская экономика» 
Саййида Маназира Мухаммада ал-Гилани1, «Экономика ислама» 
Махмуда Ахмада2 и «Ислам и экономические установления» 
Мухаммада ал-Газали3. Сам же термин «исламская экономи­
ка» окончательно утвердился в научной литературе лишь с се­
редины 1970-х гг.4

Среди первых авторов, писавших об исламской экономи­
ческой модели, большинство было мусульманскими правоведа­
ми — как суннитскими, так и шиитскими. В ряду ученых-шиитов 
выделяется фигура выдающегося ученого Мухаммада Бакира 
ас-Садра. Его фундаментальный труд «Наша экономика» («Ик­
тисадуна») — одна из первых попыток глубокого осмысления 
экономического развития общества в согласии с принципами 
шариата.

Книга ас-Садра не была готовым пособием по созданию 
исламской экономической системы. В своей работе ученый 
описывает теоретическую модель развития, которая отличает­
ся как от капиталистического, так и социалистического пути. 
Значительная часть книги посвящена критике марксистской 
теории. При этом автор не вдается в анализ практического 
воплощения идей основоположников марксизма на примере 
народных хозяйств конкретных стран: Советского Союза, КНР 
или любого другого государства социалистической ориента­
ции5. В этом смысле «Наша экономика» ас-Садра может быть 
названа скорее философским, чем экономическим сочинени­
ем, поскольку ученый фактически сопоставляет теоретические 
модели, не уделяя должного внимания применению их положе­
ний на практике.

Ас-Садр выступал за усиление роли государства в эконо­
мике, подчеркивал важность его функций в деле поддержания 
социального баланса. По мнению ученого, главный критерий 
легитимности собственности — цели, которым она служит. Ас-
Садр отдавал приоритет общественным интересам перед част­
ными и допускал, в частности, изъятие земельной собственности 
у тех, кто не использует ее по назначению, с предоставлением 

компенсации. Новый получатель земли уже обладал не правом 
собственности, а правом квазисобственности на данный участок 
земли. Он не мог передать его по наследству, продать.

Некоторые идеи, содержащиеся в «Нашей экономике», 
близки идеям арабского или исламского социализма, но для 
ас-Садра сама идея использования такой терминологии ко­
щунственна. Ученый подчеркивает мысль, что исламская эконо­
мическая система самодостаточна и обязана своему происхож­
дению божественному Откровению, а не придуманным людьми 
экономическим теориям.

В своей книге ас-Садр рассматривает исламскую экономи­
ку как важную часть исламского вероучения, подобно тому, как 
капиталистическая экономика для него — элемент капиталис­
тической демократии. В равной степени марксистский подход 
к экономике — это лишь часть интерпретации марксистскими 
учеными других аспектов общественной жизни. В этом тези­
се — ключ к пониманию особенностей применения исламской 
экономической модели в Иране после победы Исламской ре­
волюции 1979 г.

Книга ас-Садра была написана в 1960–1961 гг. На тот мо­
мент исламская экономика представляла собой сугубо умоз­
рительную науку. Лишь в 1963 г. был создан первый исламский 
банк в Египте, но широкое распространение исламских фи­
нансовых институтов в мусульманском мире началось лишь в 
1970-е гг. Шахский Иран и баасистский Ирак, где жил ас-Садр, 
находились в стороне от этих процессов.

Ситуация изменилась с победой Исламской революции в 
Иране. В ходе реализации теории «исламского правления» встал 
вопрос о применении на практике положений исламской эконо­
мики. Поскольку в трудах имама Хомейни содержалось не так 
много экономических положений, в качестве идеологической 
основы для проведения реформ по исламизации была взята 
книга исламского интеллектуала и первого президента Ирана 
Аболхасана Банисадра «Тоухидная6 экономика»7.

После публикации указанной книги изданной за рубежом 
буквально за несколько недель до начала Исламской рево­
люции, термин «тоухидная экономика» вошел в оборот в иран­
ском обществе для обозначения соответствующей шариату 
экономической модели. Очень быстро труд Банисадра полу­
чил широкую известность в стране и стал рассматриваться 
как дополнение к циклу лекций Хомейни об исламской форме 
государственного устройства, известному как «Правление фа­
киха: исламская власть» (Велайат-е факих: Хокумат-е ислами). 

Тоухидная экономика как разновидность 
исламской экономической модели

Р.И. Беккин,
старший научный сотрудник Института Африки РАН (г. Москва), 

доктор экономических наук, кандидат юридических наук
bekkin@mail.ru

В статье раскрываются особенности тоухидной экономики в Иране. Дается краткий анализ идеологической основы 
реформ в ИРИ после победы Исламской революции.

Ключевые слова: тоухидная экономика, исламская экономика, ислам, таухид, Иран, Банисадр.

УДК 330.866



4 4 9

ЭКОНОМИКА И РЕЛИГИЯ

Банисадр стал главным экономическим идеологом в молодой 
Исламской республике.

В контексте тоухидной модели соответствующие шариату 
экономические отношения рассматриваются как неотъемлемая 
часть исламского образа жизни. В отличие от понимания целей 
и задач экономического развития в среде суннитов, у шиитов, 
составляющих большинство населения Ирана, экономика — это 
одно из средств сближения с Аллахом, механизм реализации 
религиозной морали, а не инструмент удовлетворения потреб­
ностей человека. Как нам представляется, последовательное 
применение подобных положений на практике открывает путь 
к отрицанию современных товарно-денежных отношений.

В качестве модели в «Тоухидной экономике» Банисадра 
выступает идеальное исламское общество, где каждый яв­
ляется собственником средств производства. При этом собс­
твенность на последние ограничивается пределами трудовых 
возможностей каждого человека, а не капитала. Высокий доход, 
полученный без приложения дополнительного личного труда, 
неправомерен. По мнению Банисадра, если собственность не 
основана на личном труде, она должна принадлежать исламс­
кому государству.

Автор видит образцовое исламское общество как мир, где 
господствует изобилие и отсутствуют государственные границы, 
и где главной ценностью провозглашается знание. Подобное 
общество, как считал Банисадр, может возникнуть через 12 
поколений. Иными словами, если ас-Садр противопоставлял 
марксистской и буржуазным теориям экономического разви­
тия исламскую доктрину, то Банисадр в своей книге сравни­
вал собственные теоретические конструкции с принципами 
функционирования народного хозяйства в шахском Иране. В 
«Тоухидной экономике» довольно четко прослеживается вли­
яние утопических социалистов, прежде всего Прудона, с чьи­
ми трудами исламский интеллектуал Банисадр, долгое время 
живший и получивший образование на Западе, был знаком не 
понаслышке8.

Российский востоковед В.П. Цуканов выделяет следующие 
признаки тоухидной модели:

1)	Основная проблема с точки зрения тоухидной экономи­
ки — неправомерное распределение богатства. Главный акцент в 
тоухидной модели, как и в исламской экономике в целом, сделан 
не на производстве, а на распределении, обмене и потребле­
нии. Эксплуатация выступает не как следствие безвозмездно­
го присвоения, а как результат неправильного использования 
прибавочного продукта и прибавочной стоимости9;

2)	Отрицание взаимосвязи между ростом частной собствен­
ности и товарно-денежным характером производства;

3)	Автаркия как средство освобождения от экономической 
и политической зависимости от других стран10.

На первый взгляд, отмеченные признаки действительно 
позволяют (если вывести за скобки автаркию) сделать выводы 
о том, что общие положения иранской тоухидной модели с оп­
ределенными оговорками в целом согласуются с постулатами 
исламской экономики в том виде, в котором она известна нам 
сейчас благодаря распространившейся практике исламских 
банков и других финансовых институтов. Однако многими ис­
следователями упускается из виду ключевой момент, дающий 
основания провести четкую границу между концепцией Бани­
садра и исламской экономической моделью.

Идея таухида (перс. — тоухида) означает, что реализация 
тоухидной модели немыслима вне исламского государства, 
которое выступает в качестве проводника соответствующих 
шариату экономических принципов в жизнь. Что касается собс­
твенно исламской экономической модели в широком значении, 
то создание исламского государства в виде базиса, а не над­
стройки объявляется мусульманскими правоведами суннитского 
направления желательным, но не обязательным условием для 
реализации обозначенных выше принципов. На практике это 
означает, что сторонникам тоухидной модели прежде, чем воп­
лощать ее постулаты на практике, необходимо озаботиться со­
зданием исламского государства, где все сферы общественной 
жизни подчинены шариату. Следовательно, имеющийся опыт 
большого числа мусульманских и немусульманских стран по 
созданию отдельных исламских финансовых институтов в кон­
тексте тоухидной экономики фактически нерелевантен.

Однако, как оказалось, даже утверждение исламского прав­
ления не может быть гарантией успеха соответствующей ша­

риату экономической модели. Как известно, политика нередко 
вредит экономике, в том числе и в государствах с исламской 
формой правления. Концепция тоухидной экономики разделила 
судьбу ее автора. То, что термин «тоухидная экономика» имеет 
к Банисадру непосредственное отношение, подтверждает тот 
факт, что после ухода этого деятеля с поста президента и совет­
ника имама Хомейни в 1981 г. экономика Ирана вскоре переста­
ла именоваться тоухидной, — по крайне мере в самой стране.

Но не только политика встала на пути реализации принци­
пов тоухидной модели. Изменившиеся экономические условия 
делали невозможным ее реализацию. Тоухидная экономика 
оказалась мало приспособленной для проведения серьезных 
экономических преобразований в духе ислама, как того хотели 
некоторые представители духовенства. После победы Исламс­
кой революции у руководства страны не было внятной концеп­
ции социально-экономического развития в духе ислама. Идеи 
Банисадра в силу объективных, но в большей степени — субъек­
тивных, причин не годились в качестве теоретической базы для 
структурных преобразований даже в масштабах финансового 
сектора, как в Судане и Пакистане, а другие авторы не сфор­
мулировали комплексную и способную быть реализованной на 
практике теорию развития в соответствии с шариатом. В то же 
время опыт других мусульманских стран в деле исламизации 
экономики практически оказался вне поля зрения иранских 
экономистов.

Политика автаркии, или опоры на собственные силы, дейс­
твительно наибольшим образом подходила для реализации 
некоторых положений тоухидной экономики. Но со сменой 
экономического курса и отходов от принципов автаркии при 
президенте Мохаммеде Хашеми Рафсанджани (1989–1997) в 
1990-е гг. тоухидная модель уже не вписывалась в реалии эко­
номического развития.

Реформы, проводимые президентом Рафсанджани, своди­
лись к либерализации внутренних цен (прежде всего на продук­
ты сельского хозяйства), валютного обмена и внешней торговли; 
частичной приватизации госсектора11; постепенному отказу от 
ценового субсидирования товаров продовольственного спроса 
и замене субсидий адресной помощью; и др.12 Первый пяти­
летний план предусматривал, несмотря на конституционный 
принцип, запрещающий иностранное вмешательство в эконо­
мику страны, привлечение иностранных кредитов, в том числе 
в форме капитала13.

Важно отметить, что в первом пятилетнем плане не содер­
жалось прямых ссылок на исламские экономические принци­
пы. Иными словами, с началом либерализации экономики еще 
отчетливее стало проявляться отклонение курса экономичес­
ких реформ от исламизации экономики, наметившееся еще в 
1980-е гг. во время ирано-иракской войны.

Период президентства Мухаммада Хатами (1997–2005) 
характеризуется некоторой либерализацией в культурной и 
политической сферах наряду с более осторожной, чем при 
Рафсанджани, политикой экономических реформ, особенно в 
вопросах внешнеэкономического сотрудничества и приватиза­
ции. При этом об исламизации экономики уже не упоминается 
даже на декларативном уровне. Так, Четвертый план экономи­
ческого, социального и культурного развития ИРИ на период 
2005–2009/10 гг., утвержденный законом, принятым меджлисом 
в августе 2004 г., не содержал указаний на исламский характер 
экономики страны14.

Не изменилась ситуация, характеризующаяся отставани­
ем идеологической базы экономики от реальной ситуации в 
народном хозяйстве, и в годы президентства Махмуда Ахма­
динеджада.

По справедливому замечанию специалиста по иранской 
экономике Н.М. Мамедовой, именно в экономической сфере в 
наибольшей степени отразился процесс эволюции исламского 
режима в Иране, воплотившийся, прежде всего, в проведении 
приватизации и привлечении иностранного капитала15.

Вместе с тем, по нашему мнению, нельзя согласиться с дру­
гим тезисом Мамедовой о том, что в современной экономике 
Ирана отчетливо прослеживается применение исламских эко­
номических норм, а сама модель иранского капитализма мо­
жет быть охарактеризована в качестве исламской — подобно 
конфуцианскому капитализму в Китае и Японии16.

Исламский характер экономики в Иране продолжает со­
храняться лишь на декларативном уровне, но в современной 



4 5 0

ЭКОНОМИКА И РЕЛИГИЯ

системе экономических отношений в стране ей практически нет 
места. В таких условиях уместно было бы ожидать от шиитских 
ученых ревизии концепции исламской экономики в широком 
смысле (т.е. не только тоухидной модели, от которой страна от­
казалась еще в 1980-е) с учетом изменившейся экономических 
реалий. Но этого до сих пор не произошло.

Как нам представляется, иранский опыт по исламизации 
экономики не только не дает полной картины исламской фи­
нансовой системы, но и вводит неподготовленного читателя 
в заблуждение относительно ее реальных возможностей и 
перспектив. Основываясь на результатах проведенного нами 
анализа реформ по исламизации финансового сектора в Ира­
не17, можно сделать вывод о том, что и финансовый сектор, и 
народное хозяйство этого государства в целом некорректно 
характеризовать в качестве исламских. На практике это озна­
чает, что целый ряд выводов, сделанных в отношении исламских 
финансов в Иране, должен быть пересмотрен18.

* * *
Опыт реализации исламских принципов в экономике Ирана 

имеет значение не только для этого государства, но и для дру­
гих мусульманских стран. Один из ключевых выводов, к которым 
приходит исследователь тоухидной модели в Иране, — это то, что 
концепция исламской экономики не является универсальной. 
Существуют различия в теории и на практике между различными 
версиями (интерпретациями) исламской экономики. Зачастую 
эти расхождения могут иметь фундаментальный характер.

Ярким примером является несовпадение во взглядах отно­
сительно тех условий, в которых может найти применение ислам­
ская экономика. Основанная на шиитском понимании ислама, 
тоухидная модель означает, что концепция исламской экономи­
ки может быть реализована лишь в исламском государстве, где 
все сферы жизни подчинены шариату. Это, в частности, может 
означать, что в свете тоухидной модели учреждение исламских 
банков и других финансовых институтов в немусульманской 
стране недопустимо. Равно как вызывает вопросы учреждение 
исламских финансовых институтов в рамках финансовой сис­
темы западного образца в самих мусульманских странах.

В то же время, практика свидетельствует, что даже в госу­
дарстве, претендующем на то, чтобы называться исламским, 
при существующей системе мирохозяйственных связей реа­
лизация принципов исламской экономики в полном объеме 
затруднительна, или, если быть точнее, невозможна. Отказав­
шись от сценария экономического развития в соответствии с 
постулатами тоухидной модели еще в 1980-е гг., Иран остро 
нуждается в новой концепции экономического развития, кото­
рая учитывала бы не только положения шариата, но и совре­
менные экономические реалии. В противном случае, эконо­
мика Ирана останется исламской лишь номинально, что будет 
вводить в заблуждение не только сторонних исследователей, 
но и тех мусульман, для кого слова о недопустимости ссудного 
процента во всех его проявлениях — не лозунг, а руководство 
к действию.

1 Sayyid Manazir Ahsan Gilani. Islami Ma‘ashiyat. Hyderabad, 1947 (на урду). 
2 Shaikh Mahmud Ahmad. Economics of Islam: a Comparative Study. Lahore, 1947 (на английском)
3 Мухаммад ал-Газали. Ал-ислам ва-л-авда‘а ал-иктисадийа. Каир, 1947 (на арабском).
4 Подробнее об особенностях интерпретации термина «исламская экономика» см.: Беккин Р.И. Исламская экономическая модель и современность. 
2-e изд., перераб. и доп. М.: Изд. дом Марджани, 2010. С. 13-29; Беккин Р.И. Исламская экономика: между капитализмом и социализмом // Вопросы 
экономики. 2007. ¹ 10. С. 147–155.
5 Например, основатель движения «Братьев-мусульман» Хасан ал-Банна недвусмысленно указывал своим сторонникам на опыт СССР, где, по его 
мнению, было искоренено ростовщичество в шариатском понимании этого термина: «Позор нам за то, что коммунисты в России опередили нас 
в утверждении этой исламской добродетели» (Цит. по: Ражбадинов М.З. Умеренный исламизм в Египте. На примере деятельности организации 
«Братья-мусульмане». М., 2006. С. 325–326).
6 От араб. таухид — единобожие. 
7 Аболхасан Банисадр. Иктисад тоухиди (на персидском). С электронной версией второго издания книги можно ознакомиться по адресу: http://www.
banisadr.com.fr/Books/EGHTESAD-TOHIDI/html/EGHTESAD-TOHIDI.html 
8 Значительное влияние на развитие представлений иранцев о справедливом экономическом порядке оказывали идеи виднейшего мусульман­
ского мыслителя ‘Али Шариати (1933–1977). Высказывания Шариати о том, что идеальное общество — это бесклассовое общество, разделялись 
представителями организации «Моджахедин-е халк» («Народные борцы за веру»), левой мусульманской интеллигенцией и др. В отличие от ас-Сад­
ра и Банисадра, ‘Али Шариати не пытался сформулировать какой-либо законченной концепции исламской экономики. Однако из всех иранских 
авторов, занимавшихся вопросами экономического развития, именно Шариати был, пожалуй, самым оригинальным мыслителем, в то время как 
работы других исследователей были лишь творческой переработкой экономических идей мусульманских и европейских авторов Средневековья 
и Нового времени.
9 Одним из лозунгов тоухидной экономики был: «производство — по способностям и потребление — по благочестию».
10 Цуканов В. Концепция «тоухидной экономики» в ИРИ // Специальный бюллетень ИВ АН СССР. М., 1981. С. 129–131. 
11 И сторонники, и противники приватизации ссылались в своей аргументации на положения исламской экономической доктрины. Далеко не всех 
представителей духовенства устраивали проводимые реформы, сопровождаемые национализацией и перераспределением собственности. В 
1984 г. группой экономистов во главе с Мухаммадом Таки Мисбахом Йезди была издана книга «Введение в исламскую экономику», в которой с 
критических позиций были рассмотрены некоторые принципы и положения тоухидной экономики. В книге, в частности, критиковались взгляды ‘Али 
Шариати, Банисадра и Пеймана о необходимости ограничивать собственность. По мнению авторов книги, главное — это экономическое развитие, 
а не соблюдение формальной справедливости. Очевидно, что подобные взгляды сложно соотнести с изначальными установлениями ислама. 
12 Цуканов В.П. Государственное экономическое регулирование в Иране: отход от исламских принципов? // Ислам и общественное развитие в на­
чале XXI века. М., 2005. С. 427.
13 Так, Конституция ИРИ запрещает какие-либо проявления «иностранного экономического господства над экономикой страны» (с. 43, п. 8) // цит. 
по: Весна свободы. К годовщине победы исламской революции в Иране. М., 1994.
14 Подробнее об этом см.: Цуканов В.П. Государственное экономическое регулирование в Иране: отход от исламских принципов? // Ислам и обще­
ственное развитие в начале XXI века. М., 2005. С. 430.
15 Мамедова Н.М. Ислам и развитие Ирана в начале XXI века // Ислам и общественное развитие в начале XXI века. М., 2005. С. 49.
16 Мамедова Н.М. Опыт экономического развития Ирана в условиях исламского управления // http://news.iran.ru/news/74431/
17 Подробнее об этом см.: Беккин Р.И. Исламская экономическая модель и современность. 2-e изд., перераб. и доп. М.: Изд. дом Марджани, 2010. 
С. 222–234.
18 Например, согласно данным, приведенным в докладе Ernst & Young о развитии мировой такафул-индустрии в мире, Иран является лидером по 
развитию исламского страхования как среди мусульманских, так и немусульманских стран. Однако авторы доклада в своем заключении опирались 
на неверный тезис о том, что все иранские страховые компании работают в соответствии с исламскими принципами, коль скоро весь финансовый 
сектор официально считается исламизированным (см.: The World Takaful Report 2011 // http://www.ey.com/Publication/vwLUAssets/World_Takaful_
report_April_2011/$FILE/WTR2011EYFINAL.pdf).


